
Journal of Instructional and Development Researches 
Homepage: https://www.journal.iel-educationorg/index.php/JIDeR  

e-ISSN: 2807-5471; p-ISSN: 2807-548X 

JIDeR, Vol. 5, No. 6, December 2025 
© 2025 Journal of Instructional and 

Development Researches  
Page: 648-657 

 

 

 

| 648 

Epistemologi Islam Sebagai Dasar Etika Pemanfaatan AI  
Di Era Society 5.0 

 

*M. Habil Al-Faqih, Rusdiyanur, Mukmin 
Universitas Kutai Kartanegara Tengarrong, Tenggarong, Indonesia 

Email: habilafk5@gmail.com (Corresponding Author) 
 

   DOI: https://doi.org/10.53621/jider.v5i6.694  

Informasi Artikel  ABSTRAK 

Riwayat Artikel: 
Diterima: 5 Desember 2025 
Revisi Akhir: 17 Desember 2025 
Disetujui: 19 Desember 2025 
Terbit: 30 Desember 2025 

Penelitian ini bertujuan merumuskan kerangka epistemologi Islam sebagai 
dasar normatif dan moral dalam pemanfaatan kecerdasan buatan (AI) di 
era Society 5.0. Dengan menggunakan pendekatan studi kepustakaan 
(library research), penelitian ini menganalisis teori, konsep, serta hasil 
kajian ilmiah yang berkaitan dengan epistemologi Islam, maqāṣid al-
syarīʿah, dan etika teknologi. Data diperoleh melalui penelusuran 
sistematis terhadap literatur akademik dari pangkalan data seperti Scopus, 
Springer, dan SINTA, kemudian dianalisis menggunakan pendekatan 
tematik. Hasil penelitian menunjukkan bahwa epistemologi Islam yang 
berlandaskan wahyu (al-waḥy), akal (‘aql), dan pengalaman empiris 
(tajribah) berhasil dirumuskan sebagai kerangka etika normatif bagi 
pengembangan kecerdasan buatan (AI) yang berkeadilan, beramanah, dan 
berorientasi pada kemaslahatan. Model konseptual Epistemologi Tauhidi 
Terapan dirumuskan sebagai sintesis antara nilai-nilai maqāṣid al-syarīʿah 
seperti ḥifẓ al-dīn, ḥifẓ al-‘aql, dan ḥifẓ al-māl dengan prinsip etika 
teknologi modern, guna menjaga keseimbangan antara kemajuan sains dan 
tanggung jawab spiritual. Secara praktis, penelitian ini memberikan 
kontribusi bagi pengembangan sistem etika AI yang Islami dapat 
diterapkan pada bidang pendidikan, kebijakan publik, dan tata kelola 
teknologi. Integrasi prinsip maqāṣid dalam mendesain algoritmik 
mendorong transparansi, akuntabilitas, serta pemerataan manfaat 
teknologi, sekaligus menegaskan pentingnya kolaborasi antara ulama, 
akademisi, dan teknolog Muslim dalam membangun paradigma etika 
teknologi berbasis nilai tauhid dan keadilan sosial sebagai dasar menuju 
pemanfaatan AI yang berkeadaban spiritual. 

Kata Kunci: 
Epistemologi Islam; 
Etika AI; 
Maqāṣid al-Syarīʿah; 
Society 5.0; 
Tauhid. 

 

 

 
PENDAHULUAN 

Perkembangan kecerdasan buatan (AI) dalam konteks Society 5.0 telah semakin 
memfasilitasi integrasi sistem digital dengan kehidupan manusia, sehingga memerlukan 
kerangka etika yang kokoh dan relevan secara kontekstual (Hermansyah et al., 2023; Patil, 2024). 
Di satu sisi, kecerdasan buatan (AI) telah membawa keuntungan dan efisiensi yang signifikan 
dalam penyediaan layanan publik analisis data yang luas, serta inovasi di sektor Pendidikan dan 
Kesehatan. Di sisi lain, perkembangan teknologi ini menimbulkan dilema etika seperti masalah 
privasi, bias algoritma, dan legitimasi otoritas moral. Dari perspektif Islam, berbagai penelitian 
akademik kontemporer telah berusaha menyelidiki prinsip-prinsip normative seperti keadilan 
(‘adl), kepercayaan, dan maqāṣid al-sharīʿah sebagai unsur dasar untuk evaluasi etika penggunaan 
kecerdasan buatan (AI) (Elmahjub, 2023; Mulki Firdaus Alamsyah et al., 2025). Misalnya (Rifaldi 
& Saguni, 2025) yang menekankan pentingnya maqāṣid al-syarīʿah dalam mengarahkan 
pengembangan kecerdasan buatan (AI) agar tetap selaras dengan lima tujuan utama syariah (ḥifẓ 
al-dīn, ḥifẓ al-nafs, ḥifẓ al-ʿaql, ḥifẓ al-nasl, ḥifẓ al-māl). Sementara itu, (Kosasih et al., 2024) 
menerapkan pendekatan wasathiyyah (moderat) dalam kerangka hukum Islam untuk 
menyeimbangkan inovasi teknologi dan tanggung jawab moral. Sintesis dari kedua pandangan 
ini menunjukkan bahwa etika pemanfaatan kecerdasan buatan (AI) dalam Islam harus 
mengintegrasikan orientasi maqāṣid sebagai tujuan normatif dengan prinsip moderasi sebagai 
mekanisme implementasi, sehingga pengembangan teknologi tidak hanya berorientasi pada 

https://www.journal.iel-educationorg/index.php/JI
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210825581740206
https://issn.lipi.go.id/terbit/detail/20210825521732130
https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR
mailto:habilafk5@gmail.com
https://doi.org/10.53621/jider.v5i6.694
https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.53621/jider.v5i6.694&domain=pdf&date_stamp=2025-12-30


Refleksi Praktik Mengajar: Implementasi Project-Based Learning pada Materi Anuitas dalam Mata Kuliah Matematika Ekonomi 
 

| 649 

kemaslahatan tetapi juga menghindari ekstremitas antara liberalisasi teknologi dan 
konservatisme hukum. 

Urgensi penelitian ini menjadi jelas ketika diakui bahwa lembaga internasional mengakui 
isu etika sebagai tantangan signifikan dalam pengembangan kecerdasan buatan. Laporan 
UNESCO tentang Rekomendasi Etika Kecerdasan Buatan (2022) menekankan bahwa tantangan 
termasuk transparansi, keadilan, non-diskriminasi, dan perlindungan privasi merupakan isu 
global yang memerlukan perhatian mendesak untuk mencegah kecerdasan buatan 
memperburuk ketidaksetaraan sosial (UNESCO, 2022). UNESCO juga menyoroti kebutuhan 
akan pendekatan etika yang sensitif terhadap keragaman budaya dan nilai religius, termasuk 
nilai-nilai masyarakat Muslim. Selain itu, Organisation for Economic Co-operation and Development 
(OECD) dalam AI Principles overview menekankan akuntabilitas dan tanggung jawab etis sebagai 
landasan utama tata kelola kecerdasan buatan (AI) internasional (OECD, 2019). Dua lembaga ini 
menunjukkan bahwa diskursus tentang etika kecerdasan AI tidak dapat dilepaskan dari nilai-
nilai normatif yang melampaui teknokrasi. 

Pemanfaatan kecerdasan buatan (AI) di dalam pendidikan perlu perlu diarahkan agar 
tidak hanya meningkatkan efisiensi dalam pembelajaran, tetapi juga menanamkan nilai-nilai 
moral dan spiritual yang sesuai dengan prinsip tauhid, keadilan (‘adl), dan amanah. Di Indonesia 
sendiri, sejumlah lembaga Islam mulai menyoroti implikasi kecerdasan buatan (AI) dalam ijtihad 
kontemporer dan etika digital (Effendi & Fahyuni, 2024; Halim, 2024). Di ranah pendidikan Islam, 
sejumlah artikel terbaru (2024–2025) telah membahas etika AI dari perspektif Islam, termasuk 
analisis maqāṣid syariah, privasi, dan tanggung jawab sosial (T. A. Akbar, 2025; Hidayat et al., 
2025). Namun demikian, hanya sedikit penelitian yang secara eksplisit mendasarkan etika AI 
(Artificial Intelligence) pada landasan epistemologis Islam yaitu bagaimana sumber sumber 
pengetahuan seperti jamīʿ, wahy, ijmāʿ, qiyās, dan sumber-sumber teologis lainnya membentuk 
prinsip pemanfaatan teknologi. Nashr (1989) dalam Knowledge and the Sacred, menjelaskan bahwa 
epistemologi Islam memiliki peran yang fundamental dalam menentukan cara manusia 
memahami pengetahuan yang bersumber dari wahyu serta rasionalitas yang terintegrasi dengan 
nilai-nilai spiritual (Nasr, 1989) 

Permasalahan utama yang melatarbelakangi penelitian ini adalah kekosongan normatif 
dan konseptual yang telah disoroti oleh beberapa peneliti kontemporer yang menilai bahwa etika 
pemanfaatan kecerdasan buatan (AI) di dunia muslim masih banyak dipengaruhi oleh 
paradigma sekuler dan teknokratik tanpa landasan epistemologis yang kokoh. Misalnya, 
Elmahjub (2023) yang menegaskan bahwa diskursus tentang etika kecerdasan buatan (AI) di 
dunia muslim cenderung bersifat importatif, yaitu mengadopsi prinsip-prinsip etika Barat seperti 
utilitarianisme dan deontologi tanpa proses integrasi nilai dengan nilai-nilai Islam yang berbasis 
maqāṣid al-syarīʿah dan epistemologi wahyu (Elmahjub, 2023). Sementara itu, Habib (2025) juga 
menjelaskan bahwa kerangka etika kecerdasan buatan (AI) yang berbasis maqāṣid al-sharīʿah 
mampu melengkapi pendekatan Barat dengan memasukkan dimensi spiritual, moral, dan 
keadilan sosial seperti prinsip ḥifẓ al-ʿaql dan ḥifẓ al-māl yang dapat menjadi dasar untuk 
mencegah misinformasi dan memastikan keadilan ekonomi dalam pengembangan teknologi 
serta perlunya pengembangan kode etik kecerdasan buatan (AI) yang berbasis maqāṣid dan 
epistemologi Islam agar tercipta keseimbangan antara inovasi teknologi dan tanggung jawab 
moral (Habib, 2025). Rifaldi dan Saguni (2025) melengkapi pandangan tersebut tentang 
pentingnya maqāṣid al-syarīʿah sebagai pendekatan normatif untuk mengarahkan pengembangan 
kecerdasan buatan (AI) agar selaras dengan lima tujuan utama syariah yaitu ḥifẓ al-dīn, ḥifẓ al-
nafs, ḥifẓ al-ʿaql, ḥifẓ al-nasl, dan ḥifẓ al-māl (Rifaldi & Saguni, 2025). 

Berdasarkan uraian tersebut, tujuan utama penelitian ini adalah merumuskan kerangka 
epistemologi Islam sebagai dasar normatif untuk etika pemanfaatan AI di era Society 5.0. Secara 
teoritis, penelitian ini berupaya mengkonseptualisasikan relasi antara sumber pengetahuan Islam 
(wahy, ijmāʿ, qiyās, dan lain-lain) dengan prinsip-prinsip etika AI (seperti keadilan, amanah, dan 
keterbukaan). Secara praktis, diharapkan hasil penelitian ini dapat menjadi dasar bagi lembaga 
etika Islam, pembuat kebijakan, dan pengembang teknologi Muslim untuk merancang regulasi, 
kode etik, dan program literasi digital berbasis nilai Islam. Dengan demikian, kecerdasan buatan 

https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR


Refleksi Praktik Mengajar: Implementasi Project-Based Learning pada Materi Anuitas dalam Mata Kuliah Matematika Ekonomi 
 

| 650 

(AI) tidak hanya menjadi alat teknis, tetapi juga amanah moral yang dijalankan untuk 
kesejahteraan umat dan keharmonisan peradaban Islam. 
 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menerapkan pendekatan studi literatur (library research) dengan fokus pada 

analisis teori, konsep, serta hasil kajian ilmiah terkait etika penggunaan kecerdasan buatan. 
Metode ini dipilih karena mampu memberikan gambaran menyeluruh mengenai dinamika 
digitalisasi dalam pendidikan Islam melalui telaah mendalam terhadap berbagai sumber 
akademik, seperti buku, artikel jurnal, prosiding, laporan penelitian, dan referensi digital yang 
memiliki kredibilitas tinggi (Subagiya, 2023; Zed, 2008). Studi kepustakaan digunakan karena 
penelitian ini berorientasi pada penelusuran konseptual dan analitis atas epistemologi Islam serta 
relevansinya terhadap etika pemanfaatan kecerdasan buatan, sehingga tidak memerlukan 
pengumpulan data empiris. Metode ini memungkinkan peneliti untuk membangun argumentasi 
teoritis yang kokoh melalui integrasi dan sintesis berbagai sumber pustaka. 

Sumber data mencakup literatur primer dan sekunder berupa buku akademik, artikel 
ilmiah, laporan penelitian, dan publikasi relevan yang membahas epistemologi Islam, etika 
teknologi, dan isu etika kecerdasan buatan (AI) dengan menganalisa sekitar 40 sumber literatur 
akademik, yang terdiri dari 12 buku primer dan 28 jurnal sekunder yang relevan dengan topik 
penelitian. Beberapa literatur utama yang menjadi rujukan antara lain seperti Al-Muwāfaqāt fī 
Uṣūl al-Syarīʿah (Al-Shatibi, 2003), Knowledge and the Sacred (Nasr, 1989), Artificial Intelligence (AI) 
in Islamic Ethics (Elmahjub, 2023), Ethics of Artificial Intelligence in Maqāṣid al-Syarīʿah’s Perspective 
(Habib, 2025). Selain itu, juga menggunakan beberapa karya dari Zianuddin Sardar seperti 

Secular Knowledge Versus Islamic Knowledge (2002), The Touch of Midas (1984), Sciense, 
Technology and Development in the Muslim World (2016), How How Do You Know? Reading 

Ziauddin Sardar on Islam, Science and Cultural Relations (2006), dan Islam, Postmodernism and 
Other Futures (2003), bersama sejumlah artikel dan buku ilmiah lain yang relevan.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran literatur secara sistematis 
berdasarkan prinsip-prinsip telaah pustaka sebagaimana dijelaskan oleh Utami, Jahar, dan 
Zulkifli (2021) dalam Tinjauan Scoping Review dan Studi Kasus. Penelusuran dilakukan dengan 
menggunakan kata kunci seperti epistemologi Islam, etika AI, Islamic ethics, dan Society 5.0 pada 
pangkalan data ilmiah seperti Scopus, PubMed, Springer, Google Scholar, Semantic Scholar, 
repository universitas, perpustakaan digital nasional, dan platform publikasi akademik lainnya 
(Utami et al., 2021).  Literatur yang digunakan di filter dari rentang waktu 5–10 tahun terakhir, 
memiliki keterkaitan langsung dengan fokus penelitian, serta tersedia dalam bahasa Indonesia 
maupun bahasa Inggris. Setiap sumber diseleksi berdasarkan relevansi, kredibilitas, serta 
kontribusinya terhadap rumusan kerangka teoritis penelitian. 

Prosedur analisis data dilakukan melalui analisis isi (content analysis) berbasis pendekatan 
tematik, sebagaimana umum digunakan dalam penelitian kualitatif untuk menafsirkan makna 
dari teks akademik dan menemukan pola konseptual yang berulang (Altameemi & Altamimi, 
2023; Bengtsson, 2016; Krippendorff, 2018). Tahapan analisis meliputi pembacaan menyeluruh 
terhadap seluruh literatur terpilih, identifikasi konsep inti terkait epistemologi Islam dan etika 
pemanfaatan kecerdasan buatan, serta pengelompokan data berdasarkan tema-tema utama yang 
muncul dalam kajian pustaka. Untuk memastikan keluasan cakupan dan objektivitas analisis, 
proses evaluasi literatur dilakukan dengan mengacu pada prinsip seleksi sistematis dan 
bibliografis sebagaimana yang diterapkan dalam systematic literature review, sehingga hanya 
sumber yang memenuhi kualitas akademik yang diikutsertakan dari pangkalan data akademik 
seperti Scopus, PubMed, Google Scholar, dan Semantic Scholar (Snyder, 2019; Subagiya, 2023). 
Sintesis akhir dilakukan dengan mengintegrasikan temuan-temuan tematik tersebut ke dalam 
suatu kerangka etika berbasis epistemologi Islam yang relevan dengan dinamika era Society 5.0. 
Dengan prosedur ini, penelitian dapat menghasilkan temuan yang memiliki validitas teoritis, 
reliabilitas argumentatif, serta konsistensi ilmiah yang dapat dipertanggungjawabkan. 

https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR


Refleksi Praktik Mengajar: Implementasi Project-Based Learning pada Materi Anuitas dalam Mata Kuliah Matematika Ekonomi 
 

| 651 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hasil 
Epistemologi islam menyediakan konsep dasar yang kuat dalam pengembangan etika 

pemanfaatan kecerdasan buatan (AI). Dalam pandangan Islam, sumber pengetahuan terdiri dari 
wahyu (al-wahy), akal (‘aql), dan pengalaman empiris (tajribah). Ketiganya saling melengkapi dan 
tidak dapat berdiri sendiri. Dengan demikian, kecerdasan buatan (AI) tidak dapat dianggap 
sebagai subjek epistemik (pengetahuan) yang otonom, melainkan sebagai alat bantu manusia 
dalam mengolah dan menafsirkan data dibawah bimbingan nilai-nilai ilahiah. Prinsip ini sejalan 
dengan pandangan Amir-Ud-Din (2014) mengenai maqāṣid al-syarīʿah sebagai pedoman universal 
yang bertujuan mewujudkan kemaslahatan dan mencegah kerusakan dalam setiap bentuk 
aktivitas manusia (Amir-Ud-Din, 2014). 

Temuan ini memperkuat hasil penelitian oleh Habib (2025), yang menekankan bahwa 
kecerdasan buatan (AI) harus dikembangkan berdasarkan nilai tauhid agar penggunaannya 
tetap dalam kerangka amanah dan keadilan (Habib, 2025). Sementara Rifaldi dan Saguni (2025) 
menyoroti munculnya fenomena penyimpangan epistemik (inhirāf al-ma‘rifah) akibat dominasi 
algoritma yang tidak terkontrol oleh nilai-nilai spiritual. Dalam konteks teori, menunjukkan 
perlunya modifikasi terhadap paradigma epistemologi modern yang cenderung positivistik 
menuju epistemologi integratif islamik yang menyeimbangkan antara rasionalitas dan 
spiritualitas (Rifaldi & Saguni, 2025). 

Maqāṣid al-Syarīʿah berperan sebagai kerangka etik normatif yang mengarahkan kecerdasan 
buatan (AI) untuk mewujudkan kemaslahatan melalui perlindungan terhadap lima prinsip 
utama. Yaitu, Agama (hifz al-dīn), akal (hifz al-‘aql), , jiwa (ḥifẓ al-nafs), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan 
harta (ḥifẓ al-māl). Zainal Habib (2025) dan Ajizah et al. (2025) menjelaskan bahwa prinsip-prinsip 
ini bersifat dinamis dan dapat diimplementasikan pada konteks teknologi modern, termasuk 
kecerdasan buatan (AI). Misalnya ḥifẓ al-‘aql menuntut agar penggunaan AI tidak menurunkan 
kapasitas berpikir kritis manusia melalui ketergantungan pada sistem otomatis (Ajizah et al., 
2025; Habib, 2025). Hasil penelitian juga mengonfirmasi bahwa kecerdasan buatan (AI) yang 
dikembangkan tanpa nilai maqāṣid berpotensi menimbulkan mafsadah, seperti bias algoritmik atau 
eksploitasi data pengguna. Menurut Mohadi dan Tarshany (2023), fenomena ini dapat 
menimbulkan erosi epistemik (epistemic erosion) ketika informasi yang dihasilkan 
sistem/algoritma tidak sejalan dengan kebenaran dan keadilan (Mohadi & Tarshany, 2023). 

Etika islami dibangun diatas tiga dimensi utama, yaitu spiritualitas (tauhid dan takwa), 
moralitas (‘adl dan amanah), serta keadilan sosial (akuntabilitas dan transparansi). Tiga dimensi 
utama ini membentuk kerangka etika yang saling terhubung, dimana spiritualitas memberikan 
arah nilai, moralitas menjadi batas etis, dan keadilan sosial memastikan keberpihakan teknologi 
pada kemaslahatan masyarakat. Dalam penelitian Zainal Habib (2025) menegaskan bahwa 
pemaknaan tauhid mendorong manusia untuk menempatkan teknologi sebagai sarana 
mendekatkan diri kepada Allah, bukan sekadar alat bantu saja (Habib, 2025). Sementara Widjaja 
(2024) dan Atiyah et al. (2024) menekankan pentingnya akuntabilitas dan pengawasan syariah 
dalam sistem fintech agar kecerdasan buatan (AI) agar tidak menjadi sumber ketimpangan sosial 
(Ajizah et al., 2025; Widjaja, 2024). Hal ini memperkuat pendekatan etika berbasis maqāṣid dengan 
menambahkan dimensi spiritual-humanistik, sehingga kecerdasan buatan (AI) tidak hanya 
memenuhi standar hukum, tetapi juga menjadi sarana pembinaan moral dan sosial. 

Adanya bisa data yang dapat menimbulkan ketidakadilan sosial dan kekeringan moral 
(moral desiccation). Bias data terjadi karena kecerdasan buatan (AI) belajar dari dataset yang tidak 
netral dan sering kali terjadinya ketimpangan sosial (prasangka sosial). Temuan ini diidentifikasi 
oleh Noprianto dan Nurdin (2025), bahwa sistem tafsir otomatis dan rekrutmen yang berbasis 
kecerdasan buatan (AI) cenderung menghasilkan bias algoritmik dan sosial akibat kurangnya 
integrasi nilai spiritual dalam mendesain algoritma. Hanif L. Tarwiyyah (2025) mengaitkan 
fenomena ini dengan krisis spiritual manusia yang terjadi di era modern yang menyebabkan 
menghilangnya “ruh” dalam praktik teknologi (Hanik L. Tarwiyyah, 2025). Kekeringan moral 
muncul ketika teknologi dipisahkan dari tanggung jawab ruhani. 

https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR


Refleksi Praktik Mengajar: Implementasi Project-Based Learning pada Materi Anuitas dalam Mata Kuliah Matematika Ekonomi 
 

| 652 

Kecerdasan buatan (AI) memiliki potensi besar untuk meningkatkan efektivitas 
pembelajaran agama, namun tetap mempunyai risiko berupa melemahnya dimensi bimbingan 
moral jika tidak diatur dengan prinsip maqāṣid. Temuan ini sejalan dengan (Rahman & Al Ghifari, 
2025), yang menyarankan agar kecerdasan buatan (AI) dalam pendidikan islam dimanfaatkan 
sebagai alat bantu/pendukung guru, bukan menggantikan fungsi moral dan spiritual pendidik. 
Pendekatan ini memperbaharui pandangan technological determinism yang memandang teknologi 
sebagai kekuatan penentu menuju model value-guided technology, yang dimana bahwa nilai-nilai 
ilahiah dan maqāṣid menjadi fondasi utama dalam proses pendidikan yang berbasis kecerdasan 
buatan (AI). 

 
Pembahasan 

Epistemologi islam menempatkan kecerdasan buatan (AI) sebagai alat bantu manusia 
sebagai khalifah fil ardh, bukan entitas independen yang memiliki kehendak moral. Temuan ini 
menegaskan bahwa pengetahuan dalam islam bersumber dari wahyu (al-wahy), akal ‘aql), dan 
pengalaman (tajribah) yang harus beroperasi dalam nilai ilahiah (Habib, 2025; Rifaldi & Saguni, 
2025). Kecerdasan buatan tidak dapat dianggap sebagai objek moral yang bisa berdiri sendiri, 
melainkan sebagai alat bantu manusia yang harus dikendalikan berdasarkan tanggung jawab 
etik dan spiritual manusia. Pandangan ini berbeda dengan paradigma Barat seperti technological 
instrumentalism yang memisahkan etika dari fungsi teknologi. Menurut Osman Bakar (2016), 
teknologi dalam Islam bukanlah entitas netral, melainkan aktivitas yang sarat nilai dan harus 
diarahkan untuk kemaslahatan serta dikendalikan oleh prinsip moral dan spiritual dalam 
implikasinya terhadap masyarakat (Bakar, 2016). Pandangan ini sejalan dengan pendapat 
Harriguna & Wahyuningsih, (2021) yang menegaskan bahwa maqāṣid al-syarīʿah menyediakan 
dasar normatif yang berguna untuk menilai dan merancang teknologi modern dari sudut 
pandangan etika Islam (Harriguna & Wahyuningsih, 2021). Dari sini dapat ditarik bahwa konteks 
kecerdasan buatan (AI), pemahaman mendalam tentang prinsip maqāṣid al-syarīʿah dapat 
membantu menilai dampak teknologi terhadap kebaikan manusia (maslahah). Amanah Raquib 
(2013) juga menyoroti bahwa Islam merupakan sistem hidup yang holistik, di mana pandangan 
dunia dan pedoman etikanya mencakup seluruh aspek kehidupan, termasuk teknologi modern. 
Ia mengkritik pandangan lama yang menganggap teknologi bersifat netral nilai, dan menyatakan 
bahwa perspektif ini kini ditinggalkan oleh kalangan akademisi. Sebaliknya, teknologi kini 
dipahami sebagai ekspresi nilai, aspirasi, dan tujuan manusia yang mencerminkan paradigma 
yang etis asalnya. Raquib menilai bahwa masih minimnya diskusi tentang teknologi modern 
dalam kaitannya dengan tujuan dan nilai Islam, serta mengajukan pertanyaan apakah umat 
Islam dapat merumuskan kerangka etika yang mampu menilai dan mengembangkan teknologi 
sesuai dengan maqāṣid syariah, menumbuhkan kehidupan yang seimbang, moderat, dan 
berakhlak. Ia juga menekankan perlunya mengembalikan teknologi ke posisinya sebagai sarana 
untuk mencapai tujuan, bukan sebagai tujuan itu sendiri (Raquib, 2013). 

Penafsiran ini sejalan dengan teori Islamic Epistemic Hierarchy dari Osman bakar, yang 
menempatkan wahyu sebagai sumber tertinggi pengetahuan, diikuti oleh akal dan pengalaman 
empiris, serta mengintegrasikan dimensi etika dan spiritualitas dalam pengembangan ilmu 
(Bakar, 1998). Namun, teori ini dalam konteks penelitian ini dimodifikasi menjadi “Teori 
Epistemologi Tauhid Terapan”, yaitu sebuah model yang tidak hanya mengakui supremasi 
wahyu, tetapi juga menekankan penerjemahan nilai-nilai tauhid ke dalam sistem teknologi 
modern melalui desain algoritma yang etis dan pengawasan berbasis maqāṣid. Dalam model ini, 
kecerdasan buatan (AI) berfungsi sebagai bagian dari ‘amal shalih untuk mewujudkan 
kemaslahatan di bumi dengan tetap tunduk pada prinsip tauhid dan amanah. Model 
Epistemologi Tauhidi Terapan juga ini juga berpotensi diaplikasikan dalam konteks pendidikan 
Islam yang berbasis teknologi, seperti pengembangan kecerdasan buatan (AI) untuk 
pendamping pembelajaran yang tidak hanya mengajarkan materi yang bersifat kognitif, tetapi 
juga menanamkan nilai adab dan spiritualitas melalui konten atau desain pembelajaran yang 
berbasis  maqāṣid al-syarīʿah. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan A. N. I. Purwanto (2025), 
Raghav, Y. Y. & Gulia, S. (2023) dan Yaumi (2024) yang menekankan pentingnya spiritual 

https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR


Refleksi Praktik Mengajar: Implementasi Project-Based Learning pada Materi Anuitas dalam Mata Kuliah Matematika Ekonomi 
 

| 653 

intelligence dalam mendesain sistem pembelajaran yang berbasis kecerdasan buatan (AI) agar 
berfungsi sebagai fasilitator nilai, bukan sekadar penyampai informasi (Purwanto, 2025; Raghav 
& Gulia, 2023; Yaumi, 2024). Elmahjub (2023) berpendapat bahwa pengembangan kecerdasan 
buatan (AI) dalam perspektif Islam harus didasarkan pada prinsip etika yang berakar pada 
maqāṣid al-syarīʿah dan nilai keadilan. Ia mengusulkan kerangka pluralist ethical benchmarking 
yang mengintegrasikan nilai-nilai Islam dengan standar global, untuk memastikan transparansi, 
akuntabilitas, dan perlindungan terhadap hak-hak individu. Pendekatan ini bertujuan mencegah 
bias algoritmik dan ketimpangan sosial dengan menjadikan prinsip moral dan maqāṣid sebagai 
pedoman dalam desain dan implementasi teknologi AI (Elmahjub, 2023). Zainal Habib (2025) 
menambahkan bahwa kerangka etika yang berbasis maqāṣid al-syarīʿah dapat melengkapi dari 
kecerdasan buatan (AI) Barat dengan mengintegrasikan dimensi spiritual, moral, dan keadilan 
sosial, serta merekomendasikan desain algoritma inklusif dan regulasi berbasis Syariah untuk 
memastikan pengembangan kecerdasan buatan (AI) yang etis dan akuntabilitas (Habib, 2025). 

Disisi lain, kebijakan publik. Model Tauhidi Terapan juga dapat menjadi dasar bagi 
penyusunan pedoman etika kecerdasan buatan (AI) yang islami yang menekankan transparansi 
algoritmik, akuntabilitas, dan keadilan distribusi manfaat teknologi (Effendi & Fahyuni, 2024; 
Halim, 2024). Sejalan dengan pandangan Saifuddeen dkk.(2013) dan Elmahjub (2023) tentang 
integrasi prinsip maqāṣid dalam kebijakan teknologi islam yang memungkinkan pembentukan 
ekosistem digital yang berorientasi pada maṣlaḥah (kebaikan publik) dan pencegahan mafsadah 
(kerusakan moral) (Elmahjub, 2023; Saifuddeen et al., 2013). Model ini tidak hanya menjadi 
kerangka teoritis, tetapi juga sebagai landasan praktis bagi transformasi etika teknologi di dunia 
Islam yang menggabungkan antara dimensi spiritual, sosial, dan ilmiah dalam satu paradigma 
Tauhidi. 

Fenomena bias data yang diidentifikasi dalam penelitian Zainal Habib (2025) dan Hanik L. 
Tarwiyyah (2025) menunjukkan adanya degradasi epistemik akibat hilangnya nilai keadilan dan 
kesadaran ruhani (Habib, 2025; Hanik L. Tarwiyyah, 2025). Hal ini menegaskan bahwa krisis 
yang dihadapi teknologi modern bukanlah krisis logika, tetapi krisis spiritual pengetahuan 
(spiritual epistemic crisis), yang di mana pengetahuan kehilangan orientasi moralnya. Temuan ini 
menguatkan gagasan Ebrahim Moosa (2015) tentang “krisis makna dalam pendidikan modern” 
yang menurunkan fungsi pengetahuan menjadi sekadar alat utilitarian tanpa ruh spiritual 
(Moosa, 2015). 

Hasil penelitian ini menyimpulkan bahwa Maqāṣid al-Syarīʿah menjadi kerangka etika yang 
paling sesuai untuk memastikan bahwa kecerdasan buatan (AI) tetap berorientasi pada 
kemaslahatan manusia dan menghindari mafsadah. Prinsip ḥifẓ al-ʿaql menjadi dasar untuk 
mencegah penyebaran diinformasi dan degradasi kemampuan berpikir kritis manusia, 
sementara ḥifẓ al-māl menuntut keadilan ekonomi dalam pengembangan fintech syariah (Al-
Shatibi, 2003). Dalam pandangan ini, teori maqāṣid tradisional seperti yang dijelaskan oleh (Al-
Shatibi, 2003) dalam al- Muwāfaqāt dimodifikasi menjadi “Maqāṣid Teknologis Islami”, yaitu 
kerangka Maqāṣid yang mengaitkan tujuan-tujuan syariah dengan prinsip-prinsip desain dan 
pengawasan teknologi modern. Teori ini menempatkan keadilan (‘adl), amanah, dan 
akuntabilitas sebagai prinsip operasional yang harus tertanam dalam setiap fase pengembangan 
kecerdasan buatan (AI), mulai dari pengumpulan data hingga algoritma pengambilan keputusan 
peralihan Maqāṣid dari ranah hukum ke teknologi menandai perluasan epistemologi Islam dari 
dimensi normatif menuju praktis. Maqāṣid bukan hanya sebagai dari tujuan hukum, tetapi juga 
sebagai fondasi dari moral bagi inovasi ilmiah dan teknologi. Temuan ini memperkuat penelitian 
dari (Ajizah et al., 2025) dan (Habib, 2025) yang menunjukkan bahwa dimensi spiritualitas, 
moralitas, dan keadilan sosial adalah fondasi utama bagi etika pemanfaatan kecerdasan buatan 
(AI) yang islami. 

Dalam pandangan epistemologi islam, kecerdasan buatan (AI) harus dipahami sebagai 
amanah ilahiah, bukan sekadar mempermudah analisis data, meningkatkan efisiensi saja. Prinsip 
tauhid menegaskan bahwa setiap aktivitas teknologi harus diarahkan untuk mendekatkan 
manusia kepada Allah dan mewujudkan keadilan sosial (Habib, 2025). Hasil penelitian ini 
memperkuat teori Theocentric Humanism dari Seyyed Hossein Nasr yang menolak pandangan 

https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR


Refleksi Praktik Mengajar: Implementasi Project-Based Learning pada Materi Anuitas dalam Mata Kuliah Matematika Ekonomi 
 

| 654 

sekuler tentang otonomi manusia terhadap teknologi (Nasr, 1968). Namun, teori tersebut 
dimodifikasi menjadi “Tauhidi Technoethics Model”, yang menjelaskan bahwa manusia sebagai 
khalifah memiliki tanggung jawab ganda yaitu menguasai teknologi dan menjaga nilai spiritual 
yang ada di dalamnya. Penelitian (A. Akbar et al., 2025)  dan (Rahman & Al Ghifari, 2025) juga 
menegaskan bahwa penggunaan kecerdasan buatan (AI) di dalam pendidikan islam berpotensi 
membawa maslahah besar dalam efisiensi dan pemerataan ilmu, tetapi berisiko melahirkan 
mafsadah moral bila tidak dikawal dengan nilai spiritual. Kecerdasan buatan (AI) seharusnya 
menjadi alat untuk membangun kesadaran spiritual dan moral, bukan menggantikan peran 
manusia sebagai pendidik dan pembimbing ruhani. Hal ini sejalan dengan kritik Zianuddin 
Sardar tentang “sekularisasi pengetahuan” yang menjauhkan manusia dari nilai-nilai dalam 
sains dan teknologi, beberapa karyanya yang mengkritik tentang “sekularisme pengetahuan” 
seperti Secular Knowledge Versus Islamic Knowledge (2002), The Touch of Midas (1984), Sciense, 
Technology and Development in the Muslim World (2016), How How Do You Know? Reading Ziauddin 
Sardar on Islam, Science and Cultural Relations (2006), dan Islam, Postmodernism and Other Futures 
(2003) (Sardar, 1984, 2003, 2006, 2016; Ur-Rehman, 2002). 

Integrasi kecerdasan buatan (AI) dalam pendidikan Islam modern juga menawarkan 
peluang transformasi dalam pembelajaran yang signifikan, namun harus dipadukan dengan 
epistemologi Islam yang perlu menekankan keseimbangan antara efisiensi teknologi dan nilai-
nilai spiritual. Di dalam pembahasan ini, Hakim, A., & Anggraini, P. (2023) penjelasan bahwa 
kecerdasan buatan (AI) dapat digunakan untuk memperluas jangkauan terhadap akses 
pembelajaran, mempersonalisasikan pengalaman belajar, dan meningkatkan kualitas 
pemahaman materi dari pendidikan Islam melalui fitur-fitur seperti adaptive learning, virtual 
tutorial, serta memanfaatkan teknologi yang perlu di evaluasi (Hakim & Anggraini, 2023). 
Namun, penelitian dari  Yazid Hady dkk. (2025) menunjukkan bahwa meskipun kecerdasan 
buatan (AI) efektif dalam menyebarkan pengetahuan secara eksplisit, teknologi ini tidak dapat 
menggantikan peran guru manusia dalam menanamkan nilai-nilai moral, spiritual, dan 
kearifan lokal yang menjadi inti pendidikan Islam, serta kecerdasan buatan (AI) perlu 
difungsikan sebagai alat bantu yang dilandasi dengan prinsip etika islam agar tidak mengikis 
tacit knowledge yang penting dalam pembentukan karakter siswa (Hady et al., 2025). Dalam 
pengaplikasiannya, kecerdasan buatan (AI) yang perlu diposisikan sebagai  mitra belajar (co-
intelligence) yang memperkuat kapasitas dan memperkaya pengalaman setiap siswa, bukan 
sebagai pengganti proses reflektif dan hubungan interpersonal dalam pendidikan Islam (Hastuty 
et al., 2025). Penggunaan kecerdasan buatan (AI) juga mendorong pemutakhiran kurikulum 
dan strategi pembelajaran yang adaptif terhadap kebutuhan peserta didik serta kebutuhan 
zaman, sambil tetap menjaga prinsip-prinsip maqāṣid al-syarīʿah seperti ḥifẓ al-aql (perlindungan 
akal) dan ḥifẓ al-dīn (perlindungan agama) sebagai pedoman etika dalam mendesain kecerdasan 
buatan (AI) untuk penggunaan teknologi (Musyafa et al., 2025). Penelitian lain juga 
menekankan perlunya framework etika pendidikan Islam yang kuat untuk mengarahkan 
penggunaan kecerdasan buatan (AI) agar tidak hanya fokus pada efisiensi atau personalisasi, 
tetapi juga sebagai integritas moral, keamanan data, dan keberlanjutan nilai keagamaan dalam 
pembelajaran modern (Ajizah et al., 2025; Rozaanah, 2024). Dalam kerangka epistemologi islam, 
kecerdasan buatan (AI) seharusnya menjadi saran yang memperkuat internalisasi nilai-nilai 
islam, memperdalam pemahaman terhadap teks-teks suci seperti Al-Quran dan hadis, 
mendorong kemampuan berpikir kritis dan kreatif yang sesuai dengan tujuan pendidikan islam 
(maslahah dan akhlaq) daripada sekedar alat yang dipakai hanya berfokus pada fungsi mekanis 
atau operasional, tanpa memperhatikan nilai-nilai moral, spiritual, atau tujuan pendidikan 
yang lebih luas. 

Fenomena kekeringan moral yang diidentifikasi oleh Hanik L. Tarwiyyah (2025) dalam 
penelitiannya memperlihatkan bahwa kemajuan teknologi tidak selalu diikuti dengan 
kemajuan moral. Kecerdasan buatan (AI) dapat meniru perilaku etis secara algoritmik, tetapi 
tidak memiliki “ruh” spiritual atau kesadaran (niyyah) (Hanik L. Tarwiyyah, 2025). Hal ini 
mengarah pada apa yang disebut “krisis kemanusiaan spiritual”, yaitu kondisi ketika manusia 
kehilangan dimensi moralnya akibat ketergantungan pada sistem rasional yang bebas nilai. 

https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR


Refleksi Praktik Mengajar: Implementasi Project-Based Learning pada Materi Anuitas dalam Mata Kuliah Matematika Ekonomi 
 

| 655 

Temuan ini memperkuat pandangan Seyyed Hossein Nasr tentang desacralization of knowledge, 
yaitu hilangnya kesadaran ilahiah dalam ilmu pengetahuan modern (Nasr, 1989). Namun, 
penelitian ini memperluas konsep tersebut dengan mengusulkan “model rekonstruksi 
epistemik”, dimana ilmu dan teknologi harus dikembalikan pada nilai-nilai tauhid, amanah, 
dan maslahah. Rekonstruksi epsitemik yang berbasis nilai tauhid harus menjadi landasan 
pengembangan kecerdasan buatan (AI) di dunia Muslim. Integrasi antara ilmu, iman, dan amal 
(‘ilm, īmān, ‘amal) dapat menjadi kunci untuk menghindari keterasingan spiritual yang 
disebabkan oleh teknologi modern. Dengan pendekatan spiritual ini, kecerdasan buatan (AI) 
bukan hanya sebagai alat yang memiliki kesadaran rasional, tetapi juga sarana penyucian diri 
(tazkiyah al-nafs), ibadah, pemberdayaan manusia, serta tanggung jawab sosial untuk mencapai 
kesejahteraan sejati (sa’addah). 

 
KESIMPULAN  

Berdasarkan hasil analisis dan pembahasan, dapat disimpulkan bahwa epistemologi Islam 
yang berlandaskan wahyu (al-waḥy), akal (‘aql), dan pengalaman empiris (tajribah) dapat menjadi 
dasar normatif dan moral dalam merumuskan etika pemanfaatan kecerdasan buatan (AI) di era 
Society 5.0. pemahaman epistemologis ini menegaskan bahwa kecerdasan buatan (AI) bukanlah 
sebuah entitas otonom yang bebas nilai, melainkan alat pengetahuan yang harus diarahkan 
untuk mewujudkan keadilan, amanah, dan kemaslahatan (maslahah) bagi manusia sebagai 
khalifah di bumi. Pokok pikiran baru yang dihasilkan dari penelitian ini adalah pengembangan 
model Epistemologi Tauhidi Terapan, yaitu sintesis antara nilai tauhid dan prinsip maqāṣid al-
syarīʿah (ḥifẓ al-dīn, ḥifẓ al-‘aql, dan ḥifẓ al-māl) sebagai kerangka etika dalam merancang, 
mengawasi, dan pengaplikasiannya dalam teknologi modern. Model ini memberikan kontribusi 
teoritis penting dengan memperluas konsep etika kecerdasan buatan (AI) yang berbasis Islam 
dari sekedar wacana yang normatif menjadi sistem etika terapan yang integratif, spiritual, dan 
humanistik. Implikasi praktis dari penelitian ini yaitu mencakup pengembangan sistem etika 
kecerdasan buatan (AI) yang Islami dalam konteks pendidikan Islam modern, dimana 
kecerdasan buatan (AI) digunakan sebagai alat bantu pembelajaran yang bukan hanya 
digunakan nya di segi efisiensi saja tetapi juga menumbuhkan nilai-nilai adab, spiritualitas, dan 
tanggung jawab moral. Selain itu, temuan ini dapat dijadikan sebagai acuan bagi pembuat 
kebijakan, akademisi, dan teknolog Muslim dalam merancang regulasi, kurikulum, serta 
program yang berbasis digital yang selaras dengan nilai-nilai Islam dan tujuan maqāṣid al-syarīʿah. 
Rekomendasi penelitian selanjutnya adalah perlunya kajian yang empiris mengenai 
pengaplikasian Model Implementasi Tauhidi Terapan dalam praktik pengembangan kecerdasan 
buatan (AI) di bidang pendidikan, ekonomi, dan tata kelola publik. Penelitian lanjutan juga perlu 
mengeksplorasi integrasi antara machine ethics dan Islamic epistemology guna memperkuat 
paradigma teknologi yang berkeadaban spiritual serta responsif terhadap tantangan moral di era 
digital 

. 

DAFTAR PUSTAKA  
Ajizah, R. U. N., Su’aidi, Z., & Huda, M. (2025). Artificial Intelligence in Islamic Studies and 

Academic Ethics: Perspectives on Development and Implementation Based on Islamic 
Values. Tarbawi Ngabar: Jurnal of Education, 6(1), 147–168. 
https://doi.org/10.55380/tarbawi.v6i1.985  

Akbar, A., Malarangan, H., & Nurkhaerah, S. (2025). Etika Islam terhadap Kecerdasan Buatan: 
Kajian Maqashid Syariah dalam Implementasi AI di Lembaga Pendidikan Islam. Prosiding 
Kajian Islam Dan Integrasi Ilmu Di Era Society (KIIIES) 5.0, 4(1), 87–92. 

Akbar, T. A. (2025). Etika Islam Dalam Pemanfaatan Kecerdasan Buatan (AI) Untuk Mencapai 
Studi Islam Yang Modern dan Berorentasi Pada Kemanusiaan. Prosiding Kajian Islam Dan 
Integrasi Ilmu Di Era Society (KIIIES) 5.0, 4(1), 551–559. 

Al-Shatibi, A. I. (2003). Al-muwafaqat fi usul al-Shariah. Al-Maktabah Al-Tawfikia. 
Altameemi, Y., & Altamimi, M. (2023). Thematic analysis: a corpus-based method for 

understanding themes/topics of a corpus through a classification process using long short-

https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR
https://doi.org/10.55380/tarbawi.v6i1.985


Refleksi Praktik Mengajar: Implementasi Project-Based Learning pada Materi Anuitas dalam Mata Kuliah Matematika Ekonomi 
 

| 656 

term memory (LSTM). Applied Sciences, 13(5), 3308. 
Amir-Ud-Din, R. (2014). Maqāṣid Al-Sharīʿah : Are We Measuring the Immeasurable ? Islamic 

Economic Studies, 22(2), 1–31. https://doi.org/10.12816/0008093  
Bakar, O. (1998). Classification of knowledge in Islam: A study in Islamic philosophies of science. 
Bakar, O. (2016). Science and Technology for Mankind’s Benefit: Islamic Theories and Practices – 

Past, Present, and Future. In Islamic Perspectives on Science and Technology (pp. 17–33). 
Springer Singapore. https://doi.org/10.1007/978-981-287-778-9_3  

Bengtsson, M. (2016). How to plan and perform a qualitative study using content analysis. 
NursingPlus Open, 2, 8–14. 

Effendi, F., & Fahyuni, E. F. (2024). Preparing Adaptive Graduates, Islamic and Professional in 
the Era Society 5.0. Indonesian Journal of Islamic Studies, 12(4), 10–21070. 
https://doi.org/10.21070/ijis.v12i4.1742  

Elmahjub, E. (2023). Artificial Intelligence (AI) in Islamic Ethics: Towards Pluralist Ethical 
Benchmarking for AI. Philosophy & Technology, 36(4), 73. https://doi.org/10.1007/s13347-
023-00668-x 

Habib, Z. (2025). Ethics of Artificial Intelligence in Maqāṣid Al-Sharīa’s Perspective. KARSA 
Journal of Social and Islamic Culture, 33(1), 105–134. 

Hady, Y., Krisnawati, N. M., & Fatima, A. (2025). Artificial Intelligence (AI), the Erosion of Tacit 
Knowledge, and the Challenges of Cultivating Wisdom: Epistemological and Ethical 
Implications for 21st Century Islamic Education. EDUKASI: Jurnal Penelitian Pendidikan 
Agama Dan Keagamaan, 23(2), 430–446. https://doi.org/10.32729/edukasi.v23i2.2407  

Hakim, A., & Anggraini, P. (2023). Artificial Intelligence in Teaching Islamic Studies: Challenges 
and Opportunities. Molang: Journal Islamic Education, 1(2). 
https://doi.org/10.32806/jm.v1i2.619  

Halim, A. (2024). Implementasi Kecerdasan Buatan dalam Ijtihad Kontemporer: Peluang dan 
Tantangan Hukum Islam di Era 5.0. SCHOLASTICA: Jurnal Pendidikan Dan Kebudayaan, 6(2), 
75–83. 

Hanik L. Tarwiyyah. (2025). Artificial Intelligence and Bias in Religious Auhtority. Jurnal 
Informasi Dan Teknologi, 7, 38–46. https://doi.org/10.60083/jidt.vi0.626  

Harriguna, T., & Wahyuningsih, T. (2021). Kemajuan Teknologi Modern untuk Kemanusiaan dan 
Memastikan Desain dengan Memanfaatkan Sumber Tradisional. ADI Bisnis Digital 
Interdisiplin Jurnal, 2(1 Juni), 65–78. https://doi.org/10.34306/abdi.v2i1.448  

Hastuty, A., Maswati, M., Saharuddin, M., Sukri, A. M., & Halik, A. (2025). Artificial intelligence: 
A review of the philosophy of Islamic educational science. Journal of Research in Instructional, 
5(1), 90–102. https://doi.org/10.30862/jri.v5i1.573  

Hidayat, A. N., Yusuf, K., & Erniati, E. (2025). Etika Islam Dalam Pengembangan Teknologi 
Digital Dan Peran Ai Dalam Kajian Islam. Prosiding Kajian Islam Dan Integrasi Ilmu Di Era 
Society (KIIIES) 5.0, 4(1), 5–7. 

Kosasih, E., Islamy, M. R. F., & Wiwaha, R. S. (2024). Artificial Intelligence in the Era of Society 
5.0: Compromising Technological Innovation Through theWasathiyyah Approach within 
the Framework of Islamic Law. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 9(2), 551–572. 
https://doi.org/10.29240/jhi.v9i2.9596 

Krippendorff, K. (2018). Content analysis: An introduction to its methodology. Sage publications. 
Mohadi, M., & Tarshany, Y. (2023). Maqasid Al-Shari’ah and the Ethics of Artificial Intelligence. 

Journal of Contemporary Maqasid Studies, 2(2), 79–102. 
https://doi.org/10.52100/jcms.v2i2.107  

Moosa, E. (2015). What is a Madrasa? UNC Press Books. 
Mulki Firdaus Alamsyah, Yayuli, & Ahmad Remanda. (2025). Ethics of the Use of Artificial 

Intelligence (AI) in the Paradigm of Islamic Law. Solo International Collaboration and 

Publication of Social Sciences and Humanities, 4(01), 91–104. 
https://doi.org/10.61455/sicopus.v4i01.393  

Musyafa, W., Pahrudin, A., Jatmiko, A., & Syafe’i, I. (2025). Relevansi Kurikulum Pendidikan 
Islam Dalam Menghadapi Tantangan Artificial Intelligence (Kecerdasan Buatan). Pendas: 

https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR
https://doi.org/10.12816/0008093
https://doi.org/10.1007/978-981-287-778-9_3
https://doi.org/10.21070/ijis.v12i4.1742
https://doi.org/10.32729/edukasi.v23i2.2407
https://doi.org/10.32806/jm.v1i2.619
https://doi.org/10.60083/jidt.vi0.626
https://doi.org/10.34306/abdi.v2i1.448
https://doi.org/10.30862/jri.v5i1.573
https://doi.org/10.52100/jcms.v2i2.107
https://doi.org/10.61455/sicopus.v4i01.393


Refleksi Praktik Mengajar: Implementasi Project-Based Learning pada Materi Anuitas dalam Mata Kuliah Matematika Ekonomi 
 

| 657 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Dasar, 10(04), 587–597. 
https://doi.org/https://doi.org/10.23969/jp.v10i04.35283  

Nasr, S. H. (1968). Man and nature: The spiritual crisis of modern man. 
Nasr, S. H. (1989). Knowledge and the Sacred: Revisioning Academic Accountability. Suny Press. 
OECD. (2019). OECD AI Principles overview. https://oecd.ai/en/ai-principles  
Purwanto, A. N. I. (2025). Human-Centered AI: Designing Intelligent Systems that Empower, Not 

Replace. RIGGS: Journal of Artificial Intelligence and Digital Business, 4(3), 3212–3221. 
https://doi.org/10.31004/riggs.v4i3.2450  

Raghav, Y. Y., & Gulia, S. (2023). The Rise of Artificial Intelligence and Its Implications on Spirituality 
(pp. 165–178). https://doi.org/10.4018/978-1-6684-9196-6.ch011  

Rahman, A., & Al Ghifari, F. H. (2025). Pembelajaran Berbasis Artificial Intelligence (Ai) Dalam 
Pandangan Al-Qur’an: Antara Etika Dan Efisiensi. Jurnal Al-Fatih, 8(1), 417–436. 
https://doi.org/https://doi.org/10.61082/alfatih.v8i1.528  

Raquib, A. (2013). The Islamic standard for the assessment of modern technology. Revelation and 
Science, 3(2). https://doi.org/https://doi.org/10.31436/revival.v3i2.94  

Rifaldi, & Saguni, F. (2025). Kecerdasan Buatan dalam Perspektif Islam : Etika dan Arah 
Pengembangan. Prosiding Kajian Islam Dan Integrasi Ilmu Di Era Society 5.0 (KIIIES 5.0), 0, 
487–494. 

Rozaanah. (2024). Reconstructing Islamic Religious Education in the Era of Artificial Intelligence 
(AI): An Opportunity for Revival. Tasqif: Journal of Islamic Pedagogy, 1(1), 10–18. 
https://doi.org/10.51590/tsqf.v1i1.2  

Saifuddeen, S. M., Wei, C. L., Ibrahim, A. H., & Khotib, N. A. M. (2013). Islamic ethical framework 
to tackle scientific and technological dilemmas. Journal of Dharma, 38(4), 373–386. 

Sardar, Z. (1984). The Touch of Midas: science, values, and environment in Islam and the West. 
Manchester University Press. 

Sardar, Z. (2003). Islam, postmodernism, and other futures: a Ziauddin Sardar reader. 
Sardar, Z. (2006). How do you know? Reading Ziauddin Sardar on Islam, science and cultural relations. 

81w9z. 
Sardar, Z. (2016). Science, technology and development in the Muslim world. Routledge. 
Snyder, H. (2019). Literature review as a research methodology: An overview and guidelines. 

Journal of Business Research, 104, 333–339. 
Subagiya, B. (2023). Eksplorasi penelitian Pendidikan Agama Islam melalui kajian literatur: 

Pemahaman konseptual dan aplikasi praktis. Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam, 12(3), 304–
318. 

UNESCO. (2022). Recommendation on the ethics of artificial intelligence. United Nations Educational, 
Scientific and Cultural Organization. 

Ur-Rehman, S. (2002). Secular knowledge versus Islamic knowledge and uncritical intellectuality: 
The work of Ziauddin Sardar. Cultural Dynamics, 14(1), 65–80. 

Utami, M. C., Jahar, A. S., & Zulkifli, Z. (2021). Tinjauan scoping review dan studi kasus. Radial, 
9(2), 152–172. 

Widjaja, G. (2024). Maqasid Syariah Dalam Regulasi Fintech. Borneo : Journal of Islamic Studies, 
5(1), 23–36. https://doi.org/10.37567/borneo.v5i1.3355  

Yaumi, M. (2024). Ethical-Spiritual Dimensions of 21st-Century Education: Taming Artificial 
Intelligence with Human Intelligence. Al-Musannif, 7(1), 1–14. https://doi.org/10.56324/al-
musannif.v7i1.82 

Zed, M. (2008). Metode penelitian kepustakaan. Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 
 

 

https://www.journal.iel-education.org/index.php/JIDeR
https://doi.org/https:/doi.org/10.23969/jp.v10i04.35283
https://oecd.ai/en/ai-principles
https://doi.org/10.31004/riggs.v4i3.2450
https://doi.org/10.4018/978-1-6684-9196-6.ch011
https://doi.org/https:/doi.org/10.61082/alfatih.v8i1.528
https://doi.org/https:/doi.org/10.31436/revival.v3i2.94
https://doi.org/10.51590/tsqf.v1i1.2
https://doi.org/10.37567/borneo.v5i1.3355

